
Қуръон асримиз илми ҳақида нима дейди?
20:20 / 19.04.2017    70709 

Mehribon va Rahmli Alloh nomi bilan

1.   KIRISH

    Insoniyat yaratilib yer yuzida yashay boshlagan paytlardan tortib hozirgi
kunimizgacha tabiatni anglashga, yaratilishdan maqsad, va umuman hayotdan
maqsad ne ekanini tushunishga harakat qilib keladi. Shu savolga to’g’ri javob
o’laroq, asrlar osha turli sivilizatsiyalar bo’ylab, takomillashib borgan din
insoniyat hayotining shakllanishida bosh omil bo’ldi, tarixiy jarayonlarda o’z
o’rnini ko’rsatdi. Yozma manbalarga asoslangan dinlar borki, ularni o’z
ergashuvchilari tomonidan Ilohiy deb da’vo qilinadi, yana ba’zilari borki, ular
faqatgina insoniy tajribalar asosiga qurilgan bo’ladi.

   Islom dinining asosiy manbasi bo’lmish Qur’on, shu yo’lga ergashuvchilar-
musulmonlar tomonidan to’laligicha Ilohiy deb e’tiqod qilinadi, ishoniladi.
Musulmonlar, ushbu Qur’on butun bashariyat uchun to’g’ri yo’lni ko’rsatib
beruvchi kitob, deb ham iymon keltirishadi. Modomiki, Qur’on keltirgan xabarlar,
yo’llanmalar barcha zamonlar uchun ta’alluqli deb e’tiqod qilinar ekan,
darhaqiqat bu barcha davrlar uchun mos bo’lishi kerak. Biroq, Qur’on bu borada
qanday fikrda?

   Men ushbu kitobchada Qur’onning Ilohiyligi borasidagi Islomiy e’tiqodotlarni
zamonaviy ilm-fanda isbotlangan kashfiyotlarga ko’ra xolisona tahlil qilishga
harakat qilaman.

   Dunyo sivilizatsiyasi tarixida mo’jizalar sababiyat qonuni va mantiqni ojiz
qoldirgan davrlar bo’lgan. Shu o’rinda, mo’jizaning umumiy ta’rifini keltirsak,
unga ko’ra, odatiy bir sharoitda sodir bo’ladigan hamda inson aqlini ojiz
qoldiradigan narsaga mo’jiza deyiladi.

   Biroq, biz biron narsani mo’jiza deb qabul qilishda ehtiyot bo’lishimiz kerak.
1993 yilda “The Times of India” gazetasida bir maqola chiqarildi, unga ko’ra,
Baba Pilot ismli bir rohib uch kecha-kunduz davomiy holatda bir suv idish ichida
bo’lganini da’vo qiladi. Lekin, muxbirlar undan o’zining “mo’jizakor ishini”
amalga oshirgan o’sha suv idishni tekshirib ko’rishmoqchi bo’lishganida, u bunga
ruxsat bermagan. U o’zining bu harakatini haspo’shlash maqsadida aytgan edi:



“Sizlar qanday qilib chaqaloqni dunyoga keltirgan onaning qornini tekshirib
ko’rmoqchi bo’lasiz?” Shundan ayon bo’ladiki, bu yerda “rohib” janoblarining
bizdan berkitmoqchi bo’lgan siri bor. Uning bu da’vosi, bor yo’g’i, odamlar
e’tiborini tortish maqsadidagi bir qalloblikdan boshqa narsa emas. Aniqki, zamon
bilan hamnafas, to’g’ri fikrlay oladigan hech bir kishi bunaqangi “mo’jizalar”ga
aldanmaydi. O’ylab ko’raylik, agar shunaqa sohta mo’jizalarga Ilohiy deb
ishonilaversa, dunyodagi barcha mashhur sehrgar –ko’zbo’yamachilarni, ustalik
bilan qilayotgan fokuslari-yu aldovlari sababidan, haqiqiy Xudo-odam deb tan
olishga to’g’ri kelardi!

   Biron kitobning Ilohiy ekanini da’vo qilishlik, bu Mo’jiza ekanini da’vo qilishlik
bilan barobardir. Bunday da’voni har qanday zamonda o’sha payt me’yorlari
orqali qiyinchiliksiz tekshirib ko’rish imkoni bo’lishi kerak. Musulmonlarning
e’tiqodicha, Qur’on –bu Alloh insoniyatga yuborgan diniy ta’limotlarning oxirgi va
yakunlovchi qismidir, mo’jizalar mo’jizasidir va insoniyat uchun rahmat etib nozil
qilingandir. Shunday ekan, keling bu e’tiqodni zamonaviy ilmga qanchalik
muvofiqligini o’rgansak.

QUR’ONNING DA’VOGARLARGA QO’YGAN TALABI

    Adabiyot va she’riyat hamisha barcha madaniyatlarda insonlar uchun o’z
fikrlarini ifodalash hamda yangi g’oyalarni ilgari surish vositalaridan, deb
hisoblab kelingan. Butun dunyo guvohi bo’lganki, bir paytlar adabiyot va
she’riyat, huddi bugungi kundagi ilm-fan hamda texnologiya rivojlangani kabi,
o’z cho’qqisiga chiqqan.

        Hattoki, musulmon bo’lmagan olimlar ham, Qur’onni arab adabiyotining
yuksak namunasi – arab adabiyotining yer yuzidagi tengsiz misoli sifatida e’tirof
etganlar. Qur’on, uni Xudo huzuridan ekanini rad qiluvchi insonlardan shunga
o’xshash narsa keltirishlarini talab qiladi:

“ Va agar bandamizga tushirilgan narsamizga shakingiz bo’lsa, unga o’xshash
bir sura kеltiring va rost so’zlovchilardan bo’lsangiz, Allohdan o’zga
guvohlaringizni chaqiring.

 Bas, agar qila olmasanglar, hеch qachon qila olmaysizlar ham, yoqilg’isi
odamlar va tosh bo’lgan, kofirlar uchun tayyorlangan o’tdan qo’rqinglar.”
(Qur’on 2:23-24)

   Qur’on insonlardan undagi suralarga o’xshash bo’lgan aqalli bitta sura
keltirishlarini talab qilmoqda. Huddi shu talab Qur’onda bir necha joyda
takrorlanadi. Go’zallikda, balog’atda va purma’nolikda Qur’oniy suraga



o’xshagan biror bir sura keltirish borasidagi ushbu talabga bugungi kungacha
hech kim javob bera olmagan.

   Shunday bo’lsada, zamonamizning hech bir aqlli odami, she’riyatning eng oliy
ko’rinishida dunyoni yassi, tep-tekis, deb tasvirlaydigan diniy kitobni hech
qachon qabul qilmaydi. Buning sababi shuki, biz hozirda yashayotgan davr –bu
 inson ongi, logika va ilm-fanga urg’u katta qo’yilgan davrdir. Qur’onning oliy
darajadagi balog’atini, go’zal tilda yozilganini Ilohiy ekaniga dalil deb qabul
qiladiganlar ko’p emas. Ilohiy vahiy asosida nozil bo’lganini da’vo qilyotgan har
qanday kitob o’zining mantiqiyligi va sababiyat qonuniga muvofiqligiga ko’ra
ham qabul qilish mumkin bo’lishi kerak.

   Mashhur fizik, Nobel Mukofoti sovrindori Albert Eynshteyn aytgan edi: “Ilm
dinsiz oqsoqdir. Din ilmsiz ko’rdir.” Shunday ekan, Qur’onni o’rganib zamonaviy
fan bilan qanchalik muvofiq kelish yoki kelmasligini tahlil qilsak.

     Qur’on ilmga bag’ishlangan kitob emas,balki, belgilar, ishoralar, alomatlar,
mo’jizalar, ya’ni, bir so’z bilan aytganda, oyatlardan iborat kitobdir. Qur’onda olti
mingdan ortiq oyat bo’lib, ulardan mingdan ko’prog’i ilmning asoslari haqida
bahs yuritadi.

   Bizga ma’lumki, ko’p hollarda ilm “U” shaklidagi yo’nalish tarziga ega bo’ladi
(ya’ni, avval ilgari surilgan fikr noto’g’ri bo’lib chiqadi). Ushbu kitobda kamina
faqat ilmiy isbotlangan faktlarga murojaat qilganman, har xil farazlargagina
asoslangan ilmiy jihatdan hech bir asosga ega bo’lmagan gipoteza va
nazariyalar e’tiborga olinmagan.

2.   ASTRONOMIYA

OLAMNING YARATILISHI:

“ULKAN PORTLASH” (BIG BANG)

    Olamning yaratilishini astrofiziklar ko’pchilikka ma’lum va mashhur – “Ulkan
Portlash” hodisasi orqali tushuntirishadi. Astronomlar hamda astrofiziklar
tomonidan o’nlab yillar davomida to’plangan kuzatish ishlari va tajribalardan
olingan natijalar ham shunga dalolat qilmoqda. “Ulkan Portlash” hodisasiga
ko’ra, butun olam dastlab ulkan massa (Birlamchi Tumanlik) bo’lgan.
Keyinchalik, “Ulkan Portlash” (Ikkilamchi Ajralish) sodir bo’lgan, natijada
Galaktikalar yuzaga kelgan. Bular keyinroq yana bo’linib, yulduzlar, planetalar,
quyosh, oy va hokazolar paydo bo’lgan. Olamning asli mislsiz, ya’ni ilgari unga
o’xshashi bo’lmagan bo’lib, uning “tasodifan” sodir bo’lganlik ehtimolligi nolga



teng.

Qur’onda olamning asli qanday bo’lgani borasida quyidagi oyat bor:

“Kufr kеltirganlar osmonlaru yer bitishgan bo’lgan ekanini, bas, Biz ularni
ochganimizni… bilmaydilarmi?” (Qur’on 21:30)

   Qur’on oyati hamda “Ulkan Portlash” hodisasi o’rtasidagi aql bovar qilmas
o’xshashlikni ko’ring! 1400 yil ilgari Arab sahrolarida paydo bo’lgan bir kitobda
qanday qilib bunday ilmiy haqiqat keltirilgan bo’lishi mumkin?!

GALAKTIKALAR YARATILISHIDAN ILGARI GAZ MASSASI BO’LGANI

    Olimlarining e’tirof etishlaricha, olamda galaktikalar shakllanishidan oldin,
osmon materiyasi dastlab gaz holatida bo’lgan.  Qisqacha aytganda, galaktikalar
shakllanishidan ilgari ulkan gaz materiyasi yoki bulutlar mavjud edi. Osmonning
dastlabki materiyasini, ya’ni nimadan tarkib topganini tushuntirish uchun gaz
so’zidan ko’ra “tutun” so’zi ko’proq mos keladi. Qur’onning quyidagi oyati
olamning ushbu holati haqida bo’lib, undagi duxaan so’zi tutun degan ma’noni
bildiradi.

“So’ngra tutun holidagi osmonga yuzlanib, unga va yerga: «Ikkovingiz ixtiyor
qilgan holingizda yoki majbur bo’lgan holingizda kеling! » dеdi. Ikkovlari: «Ixtiyor
qilgan holimizda kеldik», dеdilar” (Qur’on 41:11)

   Yana, ushbu fakt “Ulkan Portlash” hodisasining mantiqiy xulosasidir,
shuningdek, bu Muhammad (sav) payg’ambarliklaridan ilgari hech kimga ma’lum
narsa emas edi. Shunday bo’lsa, qiziq, bu bilimning manbasi nima bo’lishi
mumkin?!

YERNING SHAR SHAKLIDA EKANI

    Qadimgi davrlarda insonlar yerni yassi deb bilganlar. Ko’p asrlar uzoq joylarga
safar qilishga jur’atlari yetmagan, ular yer tugab qolib pastga qulashdan
qo’rqishgan! Ser Fransis Dreik yerni shar shaklida ekanini isbotlagan birinchi
kishi edi, u bu ishini 1597 yil yerni kemada aylanib chiqqanidan so’ng bajardi.

   Kecha va kunduzni almashib turishi haqidagi quyidagi Qur’oniy oyatga e’tibor
bering-a:



“Alloh kеchani kunduzga kiritishini va kunduzni kеchaga kiritishini…
ko’rmadingmi?!” (Qur’on 31:29)

   Ushbu oyatning ma’nosi: kecha sekin-asta va bosqichma-bosqich kunduzga
o’zgaradi va aksincha. Bu hodisa yer shar shaklida bo’lganidagina sodir bo’lishi
mumkin. Agar yer yassi bo’lganida edi, kechaning kunduzga va kunduzning
kechaga o’zgarishi bir lahzadayoq amalga oshgan bo’lardi.

   Quyidagi oyati karima ham yerning shar shaklida ekaniga ishora qiladi.

 “U osmonlaru yerni haq ila yaratgan, kеchani kunduz ustiga o’raydigan,
kunduzni kеcha ustiga o’raydigan… zotdir.” (Qur’on 39:5)

   Ushbu oyatda “o’ramoq” ma’nosini bildirib kavvara so’zi kelgan, sallani boshga
o’rashda ham aynan shu so’z ishlatiladi. Bu narsa yerning shakli sharsimon,
dumaloq bo’lganidagina sodir bo’lishi mumkin.

   Yer huddi to’p kabi dumaloq emas, balki geo-sferikdir, ya’ni qutblarga tomon
yassilashib boradi. Quyida keltiriladigan oyat yerning asl shakli haqida ma’lumot
beradi:

“Va undan so’ng yerni tuxum shaklida qildi.” (Qur’on 79:30)

   Bu oyatda tuxum ma’nosini bildirib kelgan so’z arabchada dahaahaa bo’lib, bu
aslida tuyaqushning tuxumiga nisbatan ishlatiladi. Tuyaqushning tuxumi yerning
geo-sferik shakliga o’xshaydi.

   Shunday qilib, o’sha paytlarda yerning yassi, deb hisoblash keng tarqalgan
tushuncha bo’lganiga qaramay, Qur’on yerning shaklini to’g’ri tasvirlab
bermoqda.

OY NURINING AKS ETTIRILGAN NUR EKANI

    Dastlabki sivilizatsiyalarda, oy o’z nuriga ega, deb ta’kidlangan. Bugungi
kunga kelib esa, ilm-fan oyning nuri faqatgina quyosh nurining aksi ekanini
aytmoqda. Qur’on esa bu ilmiy faktni bundan 1400 yil oldin aytib qo’ygan:

“Osmonda burjlar qilgan va unda chiroq va nur sochguvchi oy qilgan Zot
barakotli-buyuk bo’ldi.” (Qur’on 25:61)

    Qur’ondagi quyoshni bildiruvchi arabcha so’z shams bo’lib, uni ifodalab siraaj
so’zi ishlatilgan, bu “chiroq” ma’nosini bildiradi, yoki “mash’ala” ma’nosidagi
vahhaaj so’zi, yoki “ziyo” ma’nosini bildiruvchi diya so’zlari ishlatiladi. Bu uchala



ta’rifning barchasi to’g’ri, zero quyosh davomiy issiqlik va yorug’likni ichki yonuv
orqali hosil qiladi.

   Oyni anglatuvchi arabcha so’z qamar bo’lib,Qur’onda uni tasvirlab muniir so’zi
keladi, bu “nur taratuvchi”, ya’ni “nurni aks ettiruvchi”, degan ma’noni bildiradi.
Yana bir bor Qur’oniy ifoda oyning tabiiy holatiga to’laligicha muvofiq kelmoqda,
ya’ni, oyning bevosita o’zi nur sochmasligi, faqatgina quyosh nurini aks ettirishi
aytilmoqda. Qur’onda biron joyda oyni ifodalab siraaj, vahhaaj yoki diya so’zlari
yoki quyoshni ifodalab nur yoki muniir so’zlari kelmagan. Bu shuni anglatadiki,
Qur’onni nozil qilgan Zot quyosh nuri hamda oy nurining bir-biridan farqli ekanini
juda yaxshi bilgan.

   Quyidagi oyatlar quyosh va oydan kelayotgan nurning mohiyatiga oid:

“U quyoshni ziyo va oyni nur qilgan ... zotdir” (Qur’on 10:5)

Va yana bir oyatda Alloh taolo shunday deydi:

“Alloh yetti osmonni qandoq qilib tabaqama-tabaqa yaratib qo’yganini
ko’rmadingizmi? Va ular ichida oyni nur va quyoshni chiroq qilib qo’yganini
ko’rmadingizmi?” (Qur’on 71:15-16)

Shunday qilib, Qur’oni Karim va zamonaviy ilm, quyosh nuri va oy nuri
o’rtasidagi farq borasida o’zaro muvofiq fikrda ekanini bilib oldik.

QUYOSHNING AYLANISHI

    Uzoq vaqtlar yevropalik faylasuflar va olimlar yerni olamning markazi va
boshqa barcha jismlar, shu jumladan quyosh ham, uning atrofida aylanadi,
degan fikrda bo’lganlar. G’arbda, olamning geosentrik markazi deya atalgan
ushbu tushuncha eramizdan oldingi ikkinchi asrda yashagan Ptolomey davridan
beri hukmron edi. 1512 yilda, Nikolay Kopernik o’zining geliosentrik nazariyasini
ilgari surdi, unga ko’ra, quyosh o’z sistemasi markazida harakatsiz turadi va
boshqa planetalar uning atrofida aylanadi.

1609 yilda, nemis olimi Yohan Kepplerning “Yangi Astronomia” kitobi nashr
etildi. O’zining ushbu kitobida u quyidagicha xulosasini bildirdi, planetalar
nafaqat o’z elliptik orbitalari bo’ylab quyosh atrofida, balki o’z o’qlari atrofida
ham aylanib turadi. Shu narsa ma’lum bo’lgach, yevropalik olimlar uchun quyosh
sistemasidagi ko’plab holatlar, shu jumladan, kecha va kunduzning ketma-
ketligini to’g’ri tushuntirib berishga yo’l ochildi.



Shu kashfiyotlardan so’ng, quyosh o’z joyidan siljimas, yer kabi o’z o’qi atrofida
aylanmas sayyora, deb hisoblanardi. Esimda, men bu noto’g’ri tushunchani,
maktab yillarim, geografiya kitoblaridan o’qigandim.

Qur’onning quyidagi oyatiga e’tibor bering:

“U kеchayu kunduzni, quyoshu oyni yaratgan zotdir. Hammasi falakda
suzmoqdalar.” (Qur’on 21:33)

    Yuqorida keltirilgan oyatda, “suzish” ma’nosida, yasbahuun so’zi ishlatilgan.
Bu sabaha so’zidan olingab bo’lib, kishi harakatining turli ko’rinishlarini bildiradi.
Agar bu so’zni tekis joyda ketayotgan kishiga nisbatan ishlatilsa, bu u kishing
dumalab ketayotganini anglatmaydi, balki, yurib yoki yugurib ketayotganini
bildiradi. Shu kabi, agar bu so’zni suvdagi kishiga nisbatan ishlatilsa, bu uni suv
oqizib ketayotganini emas, balki, uning suzayotganini bildiradi.

    Shuningdek, agar yasbah so’zini quyosh kabi osmon jismlariga nisbatan
ishlatilsa, bu nafaqat o’sha jism fazoda uchib ketayotganini bildiradi, balki,
fazoda uchish asnosida aylanayotganini ham bildiradi. Maktab o’quv
darsliklarining aksarida, hozirga kelib, quyosh o’z o’qi atrofida aylanishi
borasidagi fakt ham kiritilgan. Quyoshning o’z o’qi atrofida aylanishini quyidagi
jihoz yordamida isbotlash mumkin; bu jihoz quyoshning tasvirlarini o’zida aks
ettirib, stol ustiga o’rnatilgan bo’ladi, buning yordamida istalgan kishi
quyoshning tasvirlarini tekshirib ko’rish imkoniga ega bo’ladi. Kuzatuvlardan
aniqlanishicha, quyoshda mayda dog’lar bo’lib, ularning bir marta aylanib
chiqish vaqti 25 kunga teng ekan, ya’ni, quyosh taqriban 25 kunda o’z o’qi
atrofida to’la bir marta aylanib chiqarkan.

    Quyosh koinotda roppa-rosa 240 km/sek tezlik bilan harakatlanib turadi. U bu
tezlik bilan o’zimizning Somon Yo’li Galaktikasi markazi atrofida bir marta
aylanib chiqishi uchun 200 million yil kerak bo’ladi.

“Na quyoshning oyga yetib olmog’i durust bo’lar va na kеcha kunduzdan o’zib
kеtar. Har biri falakda suzib yurar.” (Qur’on 36:40)

    Bu oyat hozirgi zamon astronomiya ilmi yaqindagina kashf qilgan muhim bir
fakt haqida ma’lumot bermoqda, ya’ni, quyosh va oyning o’z orbitalari
mavjudligi hamda ularning fazoda o’z harakatlariga ega ekanlari aytilmoqda.

       Quyoshning o’z sistemasi bilan birga “Belgilangan manzil” tomon harakat
qilayotgani zamonamiz astronomiyasiga yaqindagina ayon bo’ldi, bu manzilga
quyosh apeksi deb nom berildi. Darhaqiqat, quyosh sistemasi Gerkules nomli



yulduzlar to’dasi (alfa lira) da joylashgan aniq bir o’rin tomon fazoda harakat
qilmoqda. Ushbu yulduzlar to’dasining joylashgan o’rni bugunga kelib hisoblab
aniqlangan.

    Oyning o’z o’qi atrofida bir marta aylanishi uchun ketgan vaqt yer atrofida bir
marta to’la aylanib chiqishi uchun ketadigan vaqtga teng bo’lib, bu tahminan
29½ kundan iboratdir.

    Qur’ondagi oyatlarning ilmiy jihatdan qanchalik aniq ekani kishini
hayratlantirmay qo’ymaydi. Nega biz, Qur’ondagi ilmning manbasi nima, degan
savol haqida chuqurroq bir o’ylab ko’rmaymiz?!

QUYOSHNING BIR KUN KELIB SO’NISHI

    Quyoshdan kelayotgan yorug’lik unda 5 milliard yildan beri davomiy suratda
sodir bo’layotgan kimyoviy reaksiyalar tufaylidir. Kelgusida, bir kun, albatta, bu
nihoyasiga yetadi, o’shanda quyosh to’laligicha o’chadi, so’nadi, tugaydi,
natijada yer yuzidagi barcha tirik narsalar halok bo’ladi. Quyoshning boqiy
qolmasligi haqida Qur’on aytadi:

“Quyosh o’z istiqrori uchun jarayon etar. Bu azizu o’ta bilguvchi zotning taqdir
qilganidir.” (Qur’on 36:38)

Bu oyatda arabchada ishlatilgan so’z mustaqarr bo’lib, belgilangan makon yoki
vaqtni bildiradi. Shunday qilib, Qur’ondagi xabarga ko’ra, quyosh oldindan
belgilab qo’yilgan makon –o’z istiqrori tomon muayyan vaqtgacha jarayon etadi,
harakatda bo’ladi, ya’ni, bir kun kelib so’nadi, yoki tugaydi.

YULDUZLAR ARO MATERIYANING MAVJUDLIGI 

   Ilgarilari, astronomik sistemalardan tashqaridagi fazo vakuum deb
hisoblanardi. Keyinchalik, astrofiziklar yulduzlar aro materiyalardan iborat
ko’priklar mavjudligini kashf qilishdi. Bu ko’prik materiyalar plazmalar deb atalib,
ular to’la ion holidagi gazdan tarkib topgan. Undagi gaz esa teng miqdordagi
erkin elektronlar va pozitiv ionlardan iboratdir. Plazma materiyaning to’rtinchi
holati (bizga ma’lum bo’lgan uch holat: qattiq, suyuq va gaz holatlaridan
tashqari) deb ham ataladi. Quyidagi oyatda Qur’on bizga yulduzlar aro
materiyaning mavjudligi haqida xabar beradi:

“U osmonlaru yerni va ularning orasidagi narsalarni… yaratgan…zotdir” (Qur’on
25:59)



   1400 yil ilgari yulduzlar aro materiya mavjud ekani ma’lum narsa edi,
deyishning o’zi kulgilidir!

KOINOTNING KENGAYIB BORISHI

   1925 yilda amerikalik astronom Edvin Habl kuzatuv ishlari davomida shunga
guvoh bo’ldiki, barcha galaktikalar bir-birlaridan tobora uzoqlashib bormoqda,
ya’ni koinot kengaymoqda. Bugunga kelib esa, koinotning kengayishi ilmiy
isbotlangan faktga aylandi. Qur’on esa bu holatni quyidagicha ifodalagan:

“Osmonni O’z qudratimiz ila bino qildik. Albatta, Biz kеng qiluvchimiz.” (Qur’on
51:47)

   Arabcha musiuun so’zi “biron narsani kengaytirish” deb tarjima qilinishi
mumkin, ya’ni, bu koinotning kengayib borishiga dalolat qiladi.

   Atoqli astrofiziklardan biri bo’lmish Stefen Hovking o’zining “Vaqtning
Qisqacha Tarixi” kitobida aytadi, “Koinot kengayib borishining kashf etilishi XX
asrning buyuk intellektual inqiloblaridan biri bo’ldi.” Qur’on esa, insoniyat
teleskop yasashni o’rganmasidan ilgari, koinotning kengayib borishini aytib
qo’yibdi.

   Kimdir aytishi mumkin, Qur’onda astronomiaga oid faktlarning kelishining
ajablanarli joyi yo’q, chunki Arablar astronomiya sohasida ilg’or edilar. Ularning
Arablarni astronomiya borasida yetakchi bo’lganlarini e’tirof etishlariga
qarshiligimiz yo’q, lekin, Qur’on Arablarning falakiyot ilmida yetakchi bo’lib
olishlaridan bir necha asr ilgari nozil bo’lganini ular esdan chiqargan ko’rinishadi.
Uning ustiga, yuqorida eslatib o’tilgan, olamning yaratilishi borasidagi Ulkan
Portlash hodisasi va boshqa bir qator ilmiy faktlar, Arablarga, ilmda yuksak
cho’qqilarga chiqqan paytlarida ham, ma’lum bo’lmagan. Shunday ekan,
Qur’onda kelgan ilmiy faktlar Arablarning astronomiya sohasidagi erishgan
yutuqlari sababidan emasdir. Aksincha, ularning astronomiya, ya’ni falakiyot
sohasida shunday yetakchi bo’lganliklari, astronomiya Qur’onda o’z o’rniga ega
bo’lganidandir.  

3.   FIZIKA
ATOMLAR HAM BO’LINADI

    Qadimgi davrlarda, “atomizm nazariyasi” degan tushuncha keng tarqalgan
edi. Bu nazariya Greklar, aniqrog’i, bundan 23 asr ilgari yashagan Demokrit ismli
olim, tomonidan ilgari surilgan. Demokrit undan keyin yashab o’tgan olimlar
materiyaning eng kichik bo’lagi atom deb hisoblab kelishgan. Qadimgi Arablar



ham shu fikrda bo’lishgan. Arabcha zarra so’zi, odatda, atom ma’nosini bildiradi.
Yaqin o’tmishda, zamonaviy ilm-fan, hatto, atom ham bo’linishi mumkinligini
kashf etdi. Atomning yanada maydaroq bo’laklarga ajralishining aniqlangani XX
asr muvaffaqiyati, deb hisoblandi. O’n to’rt asr ilgari, bu tushuncha, hattoki,
oddiy arab kishisi uchun ham g’ayrioddiy edi. U uchun zarra dan pastroq
darajani tasavvur qilishning o’zi bo’lmasdi. Shunday bo’lsada, quyidagi Qur’oniy
oyat bu cheklovni rad etardi:

“Kufr kеltirganlar:«Bizga (qiyomat) soati kеlmas», dеdilar. Sеn: «Yo’q! G’oyibni
bilguvchi Robbim ila qasamki, u sizlarga albatta kеlur. U zotdan osmonlaru
yerdagi zarra vaznicha, undan kichik narsa ham, katta narsa ham g’oyib
bo’lmas. Illo, hammasi ochiq kitobdadir», dеb ayt.” (Qur’on 34:3 )

    Bu oyat ham Xudoning shomil, mukammal ilmiga dalolat qiladi, Uning hamma
narsani, yashirin-u oshkora bo’lsin, barchasini bilib turishini anglatadi. Bu oyat
yana aytadiki, Xudo barcha narsadan, jumladan, atom (zarra)dan kichikroq yoki
kattaroq narsalardan ham xabardordir. Shunday qilib, ushbu oyat, atomdan
kichikroq narsalar ham mavjud ekanini ochiq aytmoqda. Zamonaviy ilm esa bu
faktni, faqatgina, yaqin o’tmishda kashf qildi.      

4.   GIDROLOGIYA

SUVNING AYLANISHI (SUV SIKLI)

   1580 yilda, Bernard Palissi, bugungi kunimizda “suvning aylanishi” deb
ataluvchi hodisaning mohiyatini tushuntirib bergan birinchi kishi bo’ldi. U
okeanlardagi suvning bug’lanishidan tortib, keyinchalik sovib bulutlar hosil
qilishigacha bo’lgan jarayonni o’rgandi. Bulutlar quruqlikning ichki qismi tomon
harakatlanadi, u yerda suyuqlikka aylanadi va yomg’ir bo’lib yog’adi. Bundan
ko’llar va jilg’alar hosil bo’lib, keyinchalik yana okeanlarga qayta oqib boradi, bu
hodisa davomiy suratda sodir bo’ib turadi. Miloddan avvalgi VII asrda yashagan
Fales Miletskiy okeanlar sirtidagi suvni shamol uchirib ketib, bulutlar hosil qiladi
va ulardan yomg’ir yog’adi, deb ishongan.

   Dastavval, insonlar yer osti suvlarining manba’si nima ekanini bilmaganlar.
Ular, okeanlardagi suvlar, shamollar ta’sirida, kontinentlarning ichki
taraflarigacha yetib boradi, deb o’ylashgan. Ular yana, sirli yo’l yoki tuynuk
orqali suv o’z iziga qaytadi, deb ishonishgan. Bu yo’lak okeanlar bilan tutash
bo’lib, Platon vaqtlaridan beri, “Tartar” (grekcha –yer osti olami) deb ataladi.
Hattoki, o’nsakkizinchi asr mutafakkirlaridan bo’lgan Rene Dekart ham bu fikrga
qo’shilgan. O’n to’qqizinchi asrda, Aristotelning bu boradagi nazariyasi hanuz



yetakchi edi, unga ko’ra, sovuq tog’lardagi tubsiz g’orlarda bulutlar suvga
aylanib, buloqlar manba’si bo’lmish –yer osti ko’llarini hosil qilgan. Bugunga
kelib bizga ma’lum bo’ldiki, yerdagi yoriqlardan sizib o’tib yig’ilib qolgan yomg’ir
suvlari buning javobi ekan.

   Qur’onda bu narsa quyidagicha tasvirlanadi:

“Alloh osmondan suv tushirib, uni yerdagi manba’lardan yuritib qo’yganini
ko’rmadingmi?! So’ngra u ila turli rangdagi ekinlarni chiqarur.” (Qur’on 39:21)

“Va osmondan suvni nozil qiladi-da, u bilan yerni o’lgandan kеyin tiriltiradi.
Albatta, bunda aql yuratadigan qavm uchun oyat-bеlgilar bordir.” (Qur’on 30:24)

“Biz osmondan o’lchov ila suv tushirib, uni yerga joylashtirdik. Albatta, Biz uni
kеtkazishga ham qodirdirmiz”. (Qur’on 23:18)

 1400 yil ilgari yozilgan hech bir manba’ suvning aylanishi haqida bunaqangi
daqiq ma’lumot bergan emas.

BUG’LANISH

“Qaytuvchi (yomg’ir) sohibi bo’lgan osmon bilan qasam.” (Qur’on 86:11)

SHAMOLLARNING BULUTLARNI URCHITISHI

“Biz shamollarni urchituvchilar etib yubordik. Bas, osmondan suv tushirib, u ila
sizlarni sеrob qildik.” (Qur’on 15:22)

   Bu oyatda kelgan lavaaqih so’zi laqih so’zining ko’plik shakli bo’lib, laqaha
so’zidan olingan, o’zi urchitish yoki hosildor qilish ma’nolarini bildiradi. Bu yerda,
shamol bulutlarni bir-biriga yaqinlashtiradi va kondensatsiya yuz beradi, natijada
chaqmoq chaqib yomg’ir yog’ishiga sabab bo’ladi, shu narsa urchitish so’zi bilan
ifodalanmoqda. Qur’onning quyidagi oyatida ham shunga o’xshash holat
tasvirlanadi:

“Alloh bulutlarni haydashini, so’ngra birga to’plashini, so’ngra uyib qo’yishini
ko’rmayapsanmi?! Bas, uning orasidan yomg’ir chiqayotganini ko’rursan. U zot
osmondan, undagi tog’lardan do’l tushirib, u bilan O’zi xohlagan kishilarga
musibat yetkazur va uni O’zi xohlagan kishilardan burib yuborur. Uning
chaqmog’ining yarqirashi ko’zlarni kеtkazgudеk bo’lur.” (Qur’on 24:43)

“Alloh shunday zotki, shamollarni yuborib, ular ila bulutni qo’zg’atar va u
(bulut)ni osmonda O’zi xohlaganicha yoyar va bo’lak-bo’lak qilar, bas, uning



orasidan yomg’ir chiqayotganini ko’rasan. Qachon u(yomg’ir)ni O’z bandalaridan
xohlagan kimsalarga yetkazsa, ular darhol shod bo’lurlar.” (Qur’on 30:48)

   Gidrologiya borasidagi hozirgi zamon ma’lumotlari Qur’onda shu mavzuga
ta’alluqli oyatlar bilan to’laligicha muvofiq keladi.

   Suvning aylanishi Qur’oni Karimning boshqa bir qator o’rinlarida ham
tasvirlangan, jumladan, 7:57, 13:17, 25:48-49, 35:9, 36:34, 45:5, 50:9-11, 56:68-
70 va 67:30.

5.   GEOLOGIYA
TOG’LAR CHODIRLARNING QOZIG’I KABIDIR

   Geologiyadagi “qatlamlanish” hodisasi yaqinda kashf etilgan faktdir. Bu hodisa
tog’larning qatlamlari shakllanishini ta’minlaydi. Biz ustida yashab turganimiz,
yer po’stlog’i, qattiq qobiqqa o’xshaydi, yer ichiga chuqurroq kirib borgan sari,
harorat oshib va moddalar suyuqlashib boradi va keyinchalik tirik narsadan asar
ham qolmaydi. Ma’lumki, tog’larning bunday subut ila barqaror turishlarining
sababi qatlamlanish hodisasi bilab bog’liqdir. O’sha qatlamlar tog’larning asosini
tashkil etuvchi rel’eflarni hosil qiladi.

   Geologlarning bizga aytishlaricha, yerning radiusi 6035 km bo’lib, biz
yashaydigan qism –yer po’stlog’ining qalinligi bor yo’g’i 2-35 km. Modomiki, yer
qobig’i shunday yupqa bo’larkan, uning qimirlab turish ehtimolligi yuqori bo’ladi.
Bu vaziyatda, tog’lar, huddi chodirlarni mahkamlab turuvchi qoziqlar kabi,
yerning po’stloq qismi barqarorligini ta’minlaydi. Qur’on ham bu holatni aynan
shunday ta’riiflaydi:

“Yerni to’shab qo’ymadikmi? Va tog’larni qoziq (qilib qo’ymadikmi?).” (Qur’on
78:6-7)

   Oyatda kelgan avtaad so’zi tirgaklar yoki qoziqlar degan ma’noni bildiradi
(chodirni tirgash uchun ishlatilgan qoziqlar kabi). Bular geologik qatlamlarning
eng chuqur asoslarini tashkil etadi.

   “Yer” nomli kitob geologiya sohasida dunyoning ko’plab universitetlarida
asosiy qo’llanma bo’lib kelgan. Doktor Frenk Press ushbu kitobning
mualliflaridan biri hisoblanadi, u o’z vaqtida AQSh Fanlar Akademiyasi Prezidenti
lavozimida 12 yil ishlagan hamda Qo’shma Shtatlar sobiq Prezidenti Jimmi
Karterning Fan ishlari bo’yicha maslahatchisi bo’lgan. U ushbu kitobda, tog’larni
tasvirlashda ponasimon shaklni illustratsiya qilib keltiradi, bu illustratsiyada
tog’ning o’zi butun rasmning kichik bir qisminigina tashkil qiladi, katta va asosiy



qismi esa, yerga chuqur kirib boruvchi ildizdan iborat.  Doktor Pressga ko’ra, yer
po’stlog’ini barqarorligini ta’minlashda tog’lar yuqori ahamiyatga egadir.

   Qur’on tog’larning vazifasi yer qimirlashini oldini olishdan iborat ekanini
quyidagi oyatda ochiq-oydin aytadi:

“Biz yerda ularni tеbranmasliklari uchun tog’lar qildik.” (Qur’on 21:31)

   Qur’on berayotgan ta’rif zamonamizning geologik ma’lumotlari bilan
to’laligicha muvofiq kelmoqda.

TOG’LARNING MUSTAHKAM QILIB O’RNATILGANLIGI

    Yer yuzasi qalinligi 100 km lar atrofida bo’lgan ko’plab qattiq plastinkalarga
bo’linadi. Bu plastinkalar yarimsuyuq holatdagi astenosfera qatlamida oqib
yuradi. Plastinkalar tutashgan joylarda esa, tog’lar hosil bo’ladi. Yer po’stlog’i
okeanlar ostida 5 km, kontinentlar ostida 35 km va ulkan tog’ tizimlari ostida 80
km qalinlikda bo’ladi. Mana shular tog’larning mustahkam poydevorlari
hisoblanadi. Quyidagi oyatda Qur’on tog’larning o’sha mustahkam poydevorlari
haqida xabar beradi:

“Va tog’larni sobit qildi.” (Qur’on 79:32)

    Shunday qilib, Qur’oni Karimdagi tog’lar haqidagi ma’lumotlar geologiyadagi
zamonaviy kashfiyotlar bilan to’la muvofiq kelmoqda.

6.   OKEANOLOGIYA
CHUCHUK VA SHO’R SUVLAR O’RTASIDAGI TO’SIQ

“Daryo-dеngizlarni bir-biri bilan uchrashadigan qilib qo’ydi. O’rtalaridagi
to’siqdan oshib o’tolmaslar.” (Qur’on 55:19-20)

   Arabchada barzax so’zi to’suvchi yoki ajratuvchi ma’nolarini bildiradi. Biroq bu
moddiy to’siq emas. Maraja so’zi esa, “uchrashishdi va aralashib ketishdi”
ma’nosini bildiradi. Ilgarilari tafsirchilar ushbu oyatdagi ikkita qarama-qarshi
ma’noni tushuntirib berishga imkonlari bo’lmagan, ya’ni, ikki xil suv uchrashib
aralashishadi deyilsada, yana o’rtalarida to’siq bor bo’lsa! Bugunga kelib,
zamonaviy ilmning ko’rsatishicha, ikkita dengiz uchrashadigan joyda o’rtada
to’siq bo’ladi. Bu to’siq ikki dengizni bir-biridan shunday to’sadiki, har bir
dengizning o’ziga xos harorati, sho’rlik darajasi va hajmi saqlanib qoladi.
 Hozirda, okeanologlar ushbu oyatni yanada aniqroq tushuntirib berish imkoniga
ega bo’ldilar. Ikki dengiz orasida qiyasimon shaffof suv to’sig’i bo’lib, undan suv
bir dengizdan boshqasiga o’tib turadi.



   Biroq, e’tiborlisi shuki, bir dengizdan boshqasiga o’tayotganda, suv o’zining
ilgarigi xususiyatlarini yo’qotadi va qo’shilgan dengiz suvi bilan bir xil bo’lib
qoladi. Bu yerda, haligi to’siq, bir dengiz suvi boshqasiga qo’shilganida, uni o’sha
keying suvning xususiyatlariga o’tkazadigan “post” vazifasini bajaradi.

   Bu hodisa Qur’onning quyidagi oyatida ham aytiladi:

“…va ikki dеngiz o’rtasida to’siq qilgan zotmi?!” (Qur’on 27:61)

    Ushbu hodisa ko’p joylarda kuzatilishi mumkin, Gibraltardagi O’rtayer dengizi
va Atlantik Okeanlari o’rtasidagi to’siq bunga misol bo’la oladi.Janubiy Afrikada
joylashgan Keyp yarimorolidagi Atlantik va Hind okeanlari uchrashadigan Keyp
nuqtasida ham bir oq to’siqni ko’rishimiz mumkin.

    Biroq, Qur’onda chuchuk va sho’r suvlar o’rtasidagi to’siq haqida xabar kelgan
o’rinlarda, ushbu to’siq suvlarni bir-biriga qo’shilishdan butunlay to’sishi aytiladi.

“U ikki dеngizni-bunisi chuchuk-shirin, unisi sho’r-achchiq qilib oqizib qo’ygan va
oralariga ko’rinmas to’siq hamda ochilmas sarhad qilgan Zotdir.” (Qur’on 25:53)

   Zamonaviy kashfiyotlardan ma’lum bo’lishicha, daryo suvlari dengizga
quyiladigan joylardagi, ya’ni chuchuk suv va sho’r suvlar o’rtasidagi to’siq ikki
sho’r dengiz suvlari o’rtasidagi to’siqdan farqli bo’ladi. Fanga ma’lum bo’ldiki,
daryolarning dengizga quyilish joylarida bo’ladigan, chuchuk suvdan sho’rini
ajratib turadigan to’siq –“bu o’ziga xos hajmdagi, ikki tarafni uzik-uzik qilib
ajratib turuvchi hududdir.”  Bu qism (ajratuvchi hudud) har ikki suv: chuchuk va
sho’r suvlardagidan farqli sho’rlik darajasiga egadir.

   Bu hodisa ko’p joylarda kuzatilishi mumkin, shu jumladan, Misrda ham, Nil
daryosi O’rta yer dengiziga quyiladigan joyda shu narsaga guvoh bo’lish
mumkin.

   Qur’onda aytib o’tilgan shu kabi ilmiy hodisalar Kolarado Universitetida
Geologiya Fanlari professori, taniqli dengizshunos olim Doktor Vilyam Hey ham
buni tasdiqlagan.

OKEAN QA’RIDAGI ZULMAT

    Professor Durga Rao dengizshunos geolog sifatida jahonda tan olingan, u o’z
vaqtida Jiddadagi Qirol Abdul Aziz Universitetining ham professori bo’lgan.
Undan quyidagi oyat haqida mulohaza bildirish so’ralgan edi:



“Yoki xuddi qa’rsiz dеngizdagi zulmatlarga o’xshaydir. Uning ustidan mavj
qoplagandir, u(mavj)ning ham ustidan mavj va uni esa, bulut (qoplagandir). Bir-
birining ustidagi zulmatlardir. U qo’lini chiqarsa, ko’ra olmas. Kimgaki Alloh nur
bеrmasa, uning uchun nur bo’lmas.” (Qur’on 24:40)

   Professor Rao aytgan ediki, olimlar faqatgina bugunga kelib zamonaviy jihozlar
yordamida aniqlashlaricha, okeanlar qa’rida zulmat bo’lishi tasdiqlandi. Odam
bolasi hech qanday yordamchi jihozsiz 20-30 metrdan chuqurroqqa sho’ng’iy
olmaydi hamda okeanning chuqur joylarida 200 metrdan narida tirik qolmaydi.
Bu oyat barcha dengizlarga ta’alluqli emas, chunki barcha dengizni ham, zulmat
ustidan zulmat bo’lgan qavatlarga ega, deb tavsiflab bo’lmaydi. Bu, xususan,
chuqur dengiz yoki okeanga tegishlidir, zero Qur’onda buni “qa’rsiz dengizdagi
zulmatlar”, deb ifodalamoqda. Chuqur dengizlardagi ushbu qavatma-qavat
zulmatlarga sabab bo’lgan ikki narsa bor:

1.   Yorug’lik nuri kamalakning yetti xil rangidan tashkil topgan bo’ladi. Ushbu
yetti rang quyidagicha: Binafsha, Ko’k, Moviy, Yashil, Sariq, Zarg’aldoq va Qizil
ranglar (BKMYSZQ). Yorug’lik nuri suvga tushganida refraksiyalanadi, ya’ni
sinadi. Suvning yuqorigi 10-15 metrgacha qalinlikda bo’lgan qismi qizil rangni
yutib yuboradi. Shuning uchun ham, 25 metr chuqurlikka sho’ng’igan g’avvos
jarohatlanib qolsa, u o’zidan chiqqan qonning qizil rangini ko’rish imkoniga ega
bo’lmaydi, chunki qizil rang bu chuqurlikkacha yetib bormaydi. Shunga o’xshab,
zarg’aldoq rang ham 30-50 metr chuqurlikda yutiladi, sariq 50-100 metr, yashil
100-200 metr hamda moviy va ko’k ranglar 200 metrdan pastroqda butunlay
yutib yuboriladi. Ranglarning ketma-ket yutilib borishi natijasida, okean,
pog’onama-pog’ona, qorong’ulashib boradi, ya’ni yorug’lik o’rinlarini qorong’ulik
egallab boradi. 1000 metrdan chuqurroqda esa butunlay zulmatga aylanadi.

2.   Quyoshdan kelayotgan nurni yo’ldagi bulutlar qisman o’zida tutib qoladi va
sochib yuboradi, va natijada bulutlar ostida bir qavat qorong’ulik hosil bo’ladi. Bu
zulmatning birinchi qavati hisoblanadi. Yorug’lik nuri okeanga tushganida mavjli
yuza uni qaytaradi, ya’ni refleksiyalanadi, shuning uchun okean yuzasi yaltiroq
bo’lib ko’rinadi. Shundan ko’rinib turibdiki, nurni qaytaradigan narsa to’lqinlar
bo’lib, qorong’ulikni keltirib chiqaradi. Nurning refleksiyalanmagan qismi esa
okean qa’ri tomon yo’lida davom etadi. Shundoq ekan, okeanlarni ikki qismdan
iborat deyishimiz mumkin. Yorug’lik va iliqlik xususiyatlariga ega bo’lgan sath
hamda zulmatli qa’r. Okean sathi va qa’rini ajratib turadigan narsa to’lqinlardir.

    Okean va dengizlar tubidagi suvni ichki to’lqinlar qoplab turadi, chunki
tubdagi suvning zichligi yuqoriroqdagiga nisbatan kattaroqdir.



Zulmat o’lkasi ichki to’lqinlar ostidan boshlanadi. Okean qa’ridagi bu zulmatda,
hattoki, baliqlar ham ko’rmaydi; ular faqatgina o’z tanalaridan chiqqan
yorug’likdan foydalanishadi.

    Qur’on buni juda o’rinli shaklda tasvirlaydi:

“Qa’rsiz dеngizdagi zulmatlarga o’xshaydir. Uning ustidan mavj qoplagandir,
u(mavj)ning ham ustidan mavj”.

    Boshqacha aytganda, ushbu to’lqinlar ustida yana boshqa to’lqinlar bor, ular
okean sathida bo’ladi. Qur’on oyati davom etadi: “va uni esa, bulut
(qoplagandir). Bir-birining ustidagi zulmatlardir.”

    Yuqorida aytib o’tilganidek, bu bulutlar yorug’likni qorong’ulikka sabab
bo’ladigan zulmat qavatlarining biridir. Ranglarning birma-bir yutilishi bilan
zulmatlashuv keyingiz qavatlarda davom etadi.  

    Professor Durga Rao o’z fikrini xulosalab aytgan edi, “1400 yil ilgari yashagan
har qanaqangi kishining bu hodisani shunday faktlar bilan tushuntirib berishi aql
bovar qilmas narsadir. Shunday ekan, bu ma’lumotlar g’ayrioddiy manbadan
kelgan bo’lishi kerak.”

7.   BIOLOGIYA
HAR BIR TIRIK NARSA SUVDAN YARATILGAN

   Qur’onning quyidagi oyatiga e’tibor bering:

“Kufr kеltirganlar osmonlaru yer bitishgan bo’lgan ekanini, bas, Biz ularni
ochganimizni va suvdan har bir tirik narsani qilganimizni bilmaydilarmi? Iymon
kеltirmaydilarmi?” (Qur’on 21:30)

   Ilm-fan anchagina rivojlanib olgachgina, hujayraning asosiy qismi sanalgan
sitoplazmaning 80% i suvdan iborat ekani bizga ma’lum. So’nggi tadqiqotlarning
ko’rsatishicha, ko’p organizmlar 50%-90% atrofida suvdan tarkib topgan ekan,
shuningdek, har bir tirik jon yashash uchun suvga o’ta muhtoj ekani ham ma’lum
narsa.

     14 asr ilgari insoniyatga har bir tirik narsa suvdan yaratilgani ma’lum
narsamidi? Uning ustiga, har doim suv taqchil bo’lib kelgan Arab sahrolarida
yashagan kishining shunchalik darajadagi “topqirligi” qanchalik haqiqatga
yaqin?

   Quyidagi oyat jonzotlarning suvdan yaratilganiga dalolatdir:



Alloh hamma jonivorni suvdan yaratdi.” (Qur’on 24:45)

   Quyidagi oyat esa, insonlarning ham suvdan yaratilganiga ishoradir:

“U suvdan bashar yaratgan va uni nasl-nasab, quda-anda qilib qo’ygan Zotdir.
Robbing qodir bo’lgan Zotdir.” (Qur’on 25:54)

7.   BOTANIKA   

 O’SIMLIKLARNING ERKAGI VA URG’OCHISI BO’LADI

   Ilgarilari, o’simliklarda ham erkak va urg’ochi kabi jinsga ajratilish mavjudligi
insoniyatga qorong’u edi. Botanika fanining ta’kidlashicha, har bir o’simlikning
erkagi va urg’ochisi bo’ladi. Hattoki, bir jinsli o’simliklarning ham erkak va
urg’ochi ekanini ajratib turadigan jihatlari bo’ladi.

“«…va osmondan suv tushirgan zotdir», dеdi. Bas, o’sha (suv) ila turli nabototlar
juftlarini chiqardik.” (Qur’on 20:53)

MEVALARNING HAM ERKAK URG’OCHISI BO’LADI

“U… har xil mеvalardan juft-juft qilgan zotdir.” (Qur’on 13:3)

    Meva oliy o’simliklarning qayta ishlovdan o’tgan yakuniy mahsulidir. Meva
bo’lib yetilishdan ilgari gullaydi, bu gulning erkagi va urg’ochisi bo’ladi
(tuxumdon va urug’don). Chang gulga kelib tushgach, u meva tugadi, meva
pishib yetiladi va o’zidan danak qoldiradi. Shu sababga ko’ra, barcha
o’simliklarda erkak va urg’ochi organlar borligi ayon bo’ladi; Qur’onda kelgan bir
xabar tasdiqlanadi. 

    Mevalarning muayyan turlarida esa, meva urug’lanmagan gullardan ham hosil
bo’lishi mumkin (partenokarpik mevalarda), misol uchun, bananlar, ananasning
ba’zi turlari, anjir, apelsin, uzum va boshqalar. Ularda ham, albatta, jinsiy
xususiyatlar aniq namoyon bo’ladi.

HAMMA NARSA JUFT YARATILGAN

“Va Biz har bir narsani juft yaratdik.” (Qur’on 51:49)

    Bu oyatda urg’u hamma narsaga tushmoqda. Bu narsa insonlar, hayvonlar,
o’simliklar va muvalardan tashqari elektrga ham ta’alluqlidir, elektr  atomi
manfiy va musbat zaryadlangan zarrachalar –elektron va neytronlardan tashkil
topgandir. Bundan boshqa ham ko’plab misollar keltirish mumkin!  



“Yer o’stiradigan narsalardan, ularning o’zlaridan va ular bilmaydigan
narsalardan, barchasidan juftlarni yaratgan zot pok bo’ldi.” (Qur’on 36:36)

   Bu o’rinda, Qur’on barcha narsalar, shu jumladan, bugunda insoniyatga
ma’lum bo’lmagan, keyinchalik kashf qilinishi mumkin bo’lgan narsalar ham juft
yaratilganini xabarini bermoqda.

8.   ZOOLOGIYA
JONZOTLAR VA QUSHLARNING JAMOA BO’LIB YASHASHI

“Yer yuzidagi yuruvchi har bir jonzot va ikki qanoti ila uchuvchi qush borki,
hammasi siz kabi ummatlardir.” (Qur’on 6:38)

   Tadqiqotlardan ma’lum bo’lishicha, jonzotlar va qushlar ham insonlar kabi
jamoalarda yashashadi, ya’ni, ular ham birgalashib hayot kechirishadi va
ishlashadi.

QUSHLARNING UCHISHI

“Osmon bo’shlig’idagi bеminnat, bo’ysundirilgan qushlarga qaramaydilarmi?
Ularni faqatgina Alloh ushlab turadi, xolos. Albatta, bunda iymon kеltiradigan
qavmlar uchun oyat-bеlgilar bordir.” (Qur’on 16:79)

Yana bir oyat qushlar mavzusida so’zlaydi:

“Tеpalarida (qanoatlarini) yoyib va yig’ayotgan qushni ko’rmaydilarmi? Ularni
Rohmandan boshqa ushlab turuvchi yo’q. Albatta, U barcha narsani
ko’ruvchidir.” (Qur'on 67:19)

   Arabcha amsaka so’zi to’g’ridan to’g’ri tarjima qilinsa, “qo’lga olmoq,
changallamoq, ushlab turmoq, ushlab qolmoq” kabi ma’nolarni bildiradi, ya’ni,
bu yerda, Alloh qushlarni O’z qudrati ila ushlab turishini anglatadi. Bu oyatlar
qushlarning fe’l-atvori Ilohiy qonuniyatga qanchalik tobe ekaniga alohida urg’u
bermoqda. Zamonamiz ilmi bergan ma’lumotlarga ko’ra, qushlarning muayyan
turlari tomonidan sodir etilayotgan harakatlar mukammal darajadagi
programmalashtirishga misol bo’la oladi. Qushlarning, hattoki hali juda yosh
bo’lganlaridan tortib, uzoqlarga qiladigan murakkab sayohatlarini hech qanday
tajribaga ega bo’lmagan holda hamda hech qanday yo’l boshlovchilarsiz uddalay
olishlarining birdan-bir sababi shuki, ularning genetik kodida sayohat dasturi
oldindan o’rnatilgandir. Ular sayohatni boshlagan joylariga aniq bir kunda qaytib
ham kelishadi.



   Professor Hamburger o’zining “Kuch va Zaiflik” kitobida Tinch okeanida
yashovchi “bo’ron-qushi”ni misol qilib keltiradi, bu qush 24000 masofalik
sayohati davomida “8” simon yo’nalishda uchadi. Uning bu safari 6 oydan
ko’proq davom etadi va safarini boshlagan joyga uzog’i bilan bir hafta kechikib
qaytishi mumkin. O’ta murakkab tuzilishga ega bo’lgan bunday sayohat rejasi
qushning nerv hujayralarida o’rnatilgan bo’lishi kerak. Albatta, bu sayohat rejasi
programmalashtirilgandir. Shunday ekan, nega endi, shu narsalarning
“Programmisti” kim ekani haqida biroz tafakkur yuritmaymiz?!

ASALARI VA UNING QOBILIYATI   

“Robbing asalariga: «Tog’lardan, daraxtlardan va ko’tarilgan so’ritoklardan uy
tutgin. So’ngra hamma mеvalardan yegin. Bas, Robbing oson qilib qo’ygan
yo’llardan yurgin», dеb vahiy qildi.” (Qur’on 16:68-69)

   Von-Frisch asalarilar jamoasi va fe’l-atvorini o’rganish bo’yicha qilgan o’zining
tadqiqot ishi uchun 1973 yilda Nobel Mukofotini qo’lga kiritdi. Asalari yangi bog’
yoki gullarni topsa, qaytib borib o’z sheriklariga ham aytadi va ularni aynan
o’sha joyga boshlab keladi, bu narsaga “asalarilar raqsi” deb nom berilgan. Bu
hasharotning o’ziga xos harakatlaridan maqsad ishchi asalarilar o’rtasida
ma’lumot almashinish ekani ilmiy jihatdan isbotlandi, bunda ularning harakatlari
suratga olindi, shu va boshqa vositalar orqali o’rganildi. Yuqoridagi oyatlarda
asalari o’z qobiliyatini ishga solgan holda Robbisining oson qilib bergan yo’llarini
qanday qilib topishi haqida gap ketmoqda.

   Yuqorida keltirilgan oyatlarda nazarda tutilgan asalarilar urg’ochi jinsda
ekanini bilib olishimiz mumkin (fa’slukî va kulî),ya’ni, ozuqa topish maqsadida
inidan chiqadigan asalarilar urg’ochi asalarilar ekani aytilmoqda. Bir so’z bilan
aytadigan bo’lsak, askar yoki ishchi asalari bu urg’ochi asalaridir.

   Shu o’rinda bir gap, Shekspirning “Genri To’rtinchi” asaridagi ba’zi
qahramonlar asalarilar haqida ham gapirib o’tishadi, bunda asalarilar askarlar
bo’lib ularning Podshoxi bo’ladi. Mana, Shekspir davridagi odamlar asalarini
qanday deb bilganlari. Ular ishchi asalarilar erkak asalarilar va ular iniga
qaytganlarida podshoxlariga hisob berib turishadi, deb o’ylashgan. Aslida esa,
bunday emas. Ishchi asalarilar urg’ochi bo’lib, ular podshoxga emas, balki
qirolichalariga hisob berishadi. Lekin buni aniqlash uchun so’nggi 300 davomida
yangidan yangi tadqiqotlar olib borishga to’g’ri keldi.

O’RGIMCHAK TO’RI –ENG ZAIF UY  



“Allohni qo’yib, o’zga do’stlar tutganlarning misoli o’ziga uy tutgan o’rgimchakka
o’xshaydi. Holbuki, eng zaif uy o’rgimchakning uyasidir. Koshki bilsalar edi.”
(Qur’on 29:41)

   O’rgimchak uyasining zaif, nozik va mo’rt ekanini haqida so’z yuritarkan,
Qur’on quyidagi ma’no, ya’ni o’rgimchakning uyasidagi erak va urg’ochisi
o’rtasidagi munosabatning qanchalik zaif ekaniga ham urg’u beradi, ko’p
hollarda urg’ochi o’rgimchak o’z juftini, erkak o’rgimchakni nobud qilishi bor gap.

   Qissadan, bu dunyo va oxirat uchun Allohni qo’yib o’zgadan panoh
istaganlarning holi juda xarob holda ekani ayon bo’ladi.

CHUMOLILARNING YASHASH VA MULOQOT TARZI

“Sulaymonga jin, ins va qushlardan bo’lgan askarlari to’planib, tizilgan holda
turdilar.Toki ular chumolilar vodiysiga kеlganlarida, bir chumoli: «Ey chumolilar,
maskanlaringga kiringlar, Sulaymon va uning askarlari sizlarni bilmasdan ezib
yubormasinlar», dеdi.” (Qur’on 27:17-18)

   Ilgarilari, ehtimolki ba’zi odamlar, Qur’onda kelgan bu xabar, ya’ni
chumolilarning o’zaro gaplashishlari va murakkab xabarlarni bir-birlariga
yetkazishlarini aqllariga sig’dira olmagandirlar. Biroq, chumolilarning yashash
tarzini o’rganish borasida olib borilgan so’nggi tadqiqotlar ilgari insoniyatga
ma’lum bo’lmagan bir nechta faktlarni taqdim etdi. Bu tadqiqotlardan ma’lum
bo’ldiki, barcha jonzotlar va hasharotlar ichida yashash tarzi insonlarnikiga eng
o’xshab ketadigani chumolilar ekan. Buni chumolilarda uchraydigan quyidagi
holatlarda ko’rishimiz mumkin:

(a)   Chumolilar vafot etgan sheriklarini insonlar kabi dafn qilishadi.

(b)   Ularda murakkab tuzulmaga ega mehnat taqsimoti shakillangan, ularning
alohida ish boshqaruvchilari, nazoratchilari, o’nboshilari hamda ishchilari va
boshqalar mavjud.

(c)   Ular har zamonda bir o’zaro gaplashib olish uchun yig’ilib turishadi.

(d)   Ularda o’zaro axborot almashinishning takomillashgan usuli mavjud.

(e)   Ularning o’z “bozor” lari borki, u yerda narsalar ayirboshlashadi.

(f)   Ular uzun qishki mavsum uchun don yig’ishadi, agar don kurtak tuga
boshlasa, ular o’sha tomirlarni qirqib turishadi, go’yoki, agar qo’yib berishsa, don
chirib qolishini bilishadiganday. Agar yig’ib qo’ygan donlari yomg’irdan tufayli



nam tortib qolsa, ularni quyosh nuriga olib chiqib qo’yishadi, qurigach yana
qaytarib inlariga olib kirishadi; namlik ta’sirida donlar ildiz otib, keyinchalik sifati
buzilishini ular biladiganday go’yo.

9.   TIBBIYOT
ASAL: INSONIYAT UCHUN SHIFO

Asalarilar turli xil gullarning sharbatlarini iste’mol qilishgach, keyinchalik tanalari
ichida ulardan asal hosil bo’ladi, asalni esa mum katakchalardan iborat uyalarida
saqlashadi. Asalning asalari qornidan chiqishi insoniyatga faqatgina ikki asr oldin
ma’lum bo’ldi.

Qur’onda esa bu xabar bundan 1400 yil ilgari aytib qo’yilgan:

“Ularning qorinlaridan turli rangdagi sharob chiqar. Unda odamlar uchun shifo
bordir.” (16:69)

   Bizga asalning shifobahsh hislatlari ko’p ekani va beg’aliz malham ekanini
faqatgina bugunga kelib ayon bo’ldi. Ikkinchi Jahon Urushida Sovet qo’shinlari
jarohatlariga asalni malham qilib qo’yishardi, shunda jarohatlangan joy
namligicha saqlanar va undan biroz chandiq qolardi xolos. Asal o’ta zich modda
bo’lganligi sababli, jarohat o’rnida zamburug’ yoki bakteriyalarning ko’payishi
uchun hech qanday sharoit qoldirmasdi.

    Angliyada xususiy shifoxonalarida hamshira Kerol xonim qo’li ostida bo’lgan
bedavo ko’krak kasalligi va Alsgeymer kasalligiga chalingan 22 ta bemorni
da’volashda propolis (asalarilar uyalaridagi bakteriyalarga qarshi ishlatilvuchi)
moddasidan foydalanganida, hayratlanarli darajada ijobiy o’zgarishlar kuzatildi.

    Muayyan bir o’simlik turiga nisbatan allergiyasi bor kishiga o’sha o’simlik
asalidan berilsa, unda o’sha allergiyaga qarshi immunitet hosil bo’ladi. Shu bilan
birga asal fruktoza va K vitaminiga ham boydir.

    Qur’onda kelgan asal, uning manbasi va xususiyatlari haqidagi xabarlar, u
nozil qilinganidan asrlar o’tib kashf qilinmoqda.

10.   FIZIOLOGIYA
QON AYLANISHI VA SUT

   Qur’on nozil bo’lganidan 600 yil o’tib Islom olimi Ibn Nafis qon aylanishni
aniqladi hamda 1000 yil o’tib bu tushunchani Vilyam Harviy Yevropaga olib keldi.



   Ichaklardagi ozuqalar qanday kimyoviy o’zgarishlarga uchrashi, ya’ni qanday
hazm bo’lishi va undan so’ng tanaga so’rilib, turli organlar undan ozuqalanishi
ilmga ma’lum bo’lgan paytdan roppa-rosa 13 asr ilgari Qur’ondagi bir oyat
sutning nimalardan tarkib topganini shunga muvofiq tarzda tasvirlab bergan.

   Yuqoridagi konsepsiyaga taalluqli bo’lgan Qur’on oyatini tushunish uchun
ichaklarda qanday kimyoviy reaksiyalar sodir bo’lishi, bu orqali, ozuqadan hosil
bo’lgan moddalar, keyinchalik qon aylanish sistemasiga murakkab yo’llar,
ba’zida moddalarning tabiatiga qarab, jigar orqali o’tishi, kabi muhim narsalarni
bilib olishimiz kerak. Qon bu moddalarni tananing barcha organlariga yetkazadi,
shu jumladan sut ishlab chiqaruvchi bezlarga ham.

   Sodda qilib aytganda, ichaklarda yig’ilgan muayyan moddalar ichak devoridagi
tashuvchilarga birikadida, keyin tananing turli organlariga qon aylanish tizimi
orqali yetkazib beriladi.

   Qur’onning quyidagi oyatini tushunish uchun hozirgina aytib o’tilgan fiziologik
konsepsiyani yodda tutishimiz lozim:

“Chorva hayvonlarida ham siz uchun, albatta, ibrat bordir. Biz sizlarni ularning
qornidan, go’ng va qon orasidan ichuvchilar (tomog’i)dan oson o’tuvchi sof sut
ila sug’oramiz.” (Qur’on 16:66)

“Albatta, siz uchun chorva hayvonlarida ibrat bordir. Biz sizni ularning
qorinlaridagi narsa ila sug’orurmiz va siz uchun ularda ko’pgina manfaatlar bor
va ulardan yersizlar.” (Qur’on 23:21)

   Chorva hayvonlarida sutning qanday hosil bo’lishi borasidagi 1400 yil ilgari
aytilgan Qur’oniy ta’rif yaqin o’tmishda fiziologiya faniga ma’lum bo’lgan
kashfiyotlar bilan naqadar o’xshash?!

11.   EMBRIOLOGIYA
MUSULMONLAR JAVOB AXTARURLAR

   Yamanlik olim Shayx Abdul Majid boshchiligidagi bir guruh musulmon olimlari
embriologiyaga oid hamda Qur’on va Sahih Hadislarda kelgan bir qator ilmiy
ma’lumotlarni yig’ishib, ularni ingliz tiliga tarjima qilishdi. Undan so’ng esa
Qur’oniy ko’rsatmaga amal qilishdi:

“Agar bilmaydigan bo’lsangiz, zikr ahllaridan so’rangiz.” (Qur’on 16:43 va 21:7)

   Qur’on va Sahih Hadislarda kelgan embriyologiyaga oid barcha xabarlar yig’ilib
inglizchaga o’girilgach, Embriologiya Fanlari Professori va Kanadadagi Toronto



Universitetining Anatomiya Bo’limi rahbari professor Keit Muurga taqdim etildi. U
hozirgi kunda Embriologiya sohasida eng e’tiborli shaxslardan hisoblanadi.

   Unga taqdim etilgan ma’lumotlar  haqida o’z fikrini bildirishini so’rashganda,
uni yaxshilab o’rganib, tahlil qilib chiqqach, Doktor Muur, Qur’on va Sahih
Hadislarda keltirilgan embriologiyaga oid xabarlarning asosiy qismi shu sohaga
tegishli bo’lgan so’nggi kashfiyotlar bilan to’la-to’kis muvofiq holda ekani va
o’rtada hech qanday qarama-qarshiliklar yo’q ekanini ta’kidlaydi. Shu bilan birga
u ba’zi bir oyatlarning ilmiy jihatdan qanchalik asosli ekani haqida fikr bildira
olmasligi, ya’ni ularni asosli yoki asossiz, deb ayta olmasligi, zero bu xabarlar
uning o’ziga hali ma’lum bo’lmagan narsalar ekanini qo’shimcha qiladi.
Shuningdek, bunday xabarlar embriologiyaga oid zamonaviy qo’lyozmalar-u
izlanishlarda ham o’rganilmagan ekan.

   Shunday oyatlardan biri quyidagicha:

“Yaratgan Robbing nomi bilan o’qi. U insonni alaqdan yaratdi.” (Qur’on 96:1-2)

   Arabcha alaq so’zi, qotgan qon, quyuq qon degan ma’nodan tashqari, osilib
turmoq, chirmashib olmoq ma’nosini ham bildiradi, huddi zulukning chirmashishi
kabi.

   Doktor Keit Muurning embrion dastlabki bosqichlarda zuluksimon shaklda
bo’lishidan xabari yo’q ekan. Buni tekshirib ko’rish maqsadida u embrionning
boshlang’ich paytdagi holatini o’ta kuchli mikroskop ostida o’rganib chiqadi va
kuzatgan narsasini zulukning fotosuratlari bilan solishtirib ko’radi, va bu
ikkisining bir-biriga naqadar o’xshash ekanidan hayratda qoldi!

   Bahonada, u Qur’onda kelgan embriologiya oid xabarlardan ilgari bilmagan
narsalarini bilib, o’z bilimini oshirib oldi.

   Doktor Keit Muur Qur’on va Hadislarda kelgan embriologiyaga oid ma’lumotlar
bo’yicha saksonga yaqin savolga javob berar ekan, bu ma’lumotlar embriologiya
sohasidagi so’nggi kashfiyotlar bilan tamoman muvofiq kelishini ta’kidlaydi. U
aytgan ediki: “Agar menga ushbu savollar o’ttiz yil ilgari berilganida, ilmiy
ma’lumotlar kamligidan ularning yarmiga ham javob bera olmagan bo’lardim”.

   1981 yilda Saudiya Arabistonining Dammam shahrida o’tkazilgan Yettinchi
Tibbiyot Anjumanida Doktor Muur quyidagilarni aytgandi: “Insonning rivojlanish
jarayoni haqida Qur’onda kelgan xabarlarga oydinlik kiritishga o’z hissamni
qo’shganimdan bag’oyat hursandman. Endilikda, bu xabarlar Muhammad
(SAV)ga Xudo (Alloh)dan kelganiga shubha qilmayman, chunki bu bilimlarning



barchasi bir necha asrlardan keyingina insonlar tomonidan kashf etildi. Shu
narsa men uchun Muhammad (SAV) Allohning rasuli ekaniga dalil sifatida
yetarlidir”.

   Avvalroq Doctor Keit Muur “Insonning Rivojlanishi” nomli kitob yozgan edi.
Qur’ondan o’rgangan yangi ma’lumotlarni ham unga kiritib, 1982 yilda kitobning
3-nashrini tayyorlaydi. Ushbu kitob yagona muallif tomonidan yozilgan eng
yaxshi tibbiyot asari mukofotini qo’lga kiritgan. Bu kitob dunyodagi asosiy
tillarning ko’plariga tarjima qilingan, va tibbiyot bilim yurtlarida birinchi kursda
embriologiya fanidan asosiy darslik sifatida foydalanib kelinadi.

    AQShning Hyuston shahrida joylashgan Beylor Tibbiyot Kollejining Akusherlik
va Ginekologiya Bo’limi rahbari Doktor Jo Li Simpson quyidagilarni e’tirof etadi:
“… bu hadislar, Muhammad (SAV)ning so’zlari, u yashagan davr (7 asrni nazarda
tutmoqda) ilmiga doir bilimlarga asoslangan, deyish to’g’ri bo’lmaydi. Bundan,
nafaqat genetika va din (Islom nazarda tutilmoqda) o’rtasida hech qanday
qarama-qarshilik yo’qligi kelib chiqadi, balki din (Islom) turli an’anaviy ilmiy
qarashlarga Ilohiy ko’rsatmalarning qo’shilishi bilan, ilm-fanni ham to’g’ri yo’lga
boshlay olishi ham ayon bo’ladi… Qur’onda ba’zi xabarlar kelganki, ular asrlar
o’tib isbotlanmoqda, bularni bari Qur’on Xudo tomonidan yuborilgan ekanining
tasdig’idir.”

UMURTQA VA QOVURG’A ORASIDAN CHIQUVCHI TOMCHI SUV

“Inson nimadan yaralganiga nazar solsin. U otilib chiquvchi suvdan yaratilgandir.
U (suv) sulb (umurtqa) va taroib (ko’krak suyagi) orasidan chiqadir.” (Qur’on
86:5-7)

   Embrional rivojlanish bosqichlarida, erkak va ayol jinsiy organlari, ya’ni moyak
hamda tuxumdonning rivojlanish jarayoni buyrak yonida umurtqa pog’onasi va
11-12 qovurg’alar orasidan boshlanadi. Keyinchalik ular rivojlanishda davom
etadi; ayollar tuxumdoni tos suyagiga kelib to’xtasa, erkaklar moyagi esa, to
embrion tug’ilgunicha, chot orqali o’tib moyak haltasi hosil bo’lgunicha davom
etadi. Hattoki kishi balog’atga yetib, uning jinsiy organlari shakllangach ham,
ushbu organlar nerv hamda qon ta’minotini, umurtqa pog’onasi va qovug’alar
orasida joylashgan, Qorin Aortasidan oladi. Limfa suyuqligi hamda venoz qon
ham huddi shu joyga qaytadi.

NUTFA –SUYUQLIKNING LAHZADAGI MIQDORI

   Qur’oni Karim, kamida o’n bir o’rnida, odam bolasi nutfadan, ya’ni bir lahzalik
suyuqlik miqdori yoki piyoladan suvini to’kib yuborgach, quyqasi sizib



chiqadigan miqdordagi suyuqlikdan yaratilganini eslatib o’tadi. Bu Qur’onning bir
necha o’rinlarida keltirilgan, masalan, 22:5 va 23:13

    Yaqinda ilmga ma’lum bo’lishicha, tuxum hujayrasini urchitish uchun uch
million dona urug’ hujayra –spermatozoiddan bittasi yetarli ekan. Boshqacha
aytganda, chiqarilgan spermatozoidlarning 0,00003 % miqdori urchitish uchun
yetarli ekan.

SULAALA –SUYUQLIKNING AFZAL QISMI

“So’ngra uning naslini haqir bir suvdan ajrab chiqadigan qildi.” (Qur’on 32:8)

   Arabcha sulaala so’zi butunning eng yaxshi, afzal qismi degan ma’noni
bildiradi. Bizga ma’lum bo’ldiki, tuxum hujayrani urchitish uchun millionlab
spermatozoidlar ichidan bir donasi kifoya qilarkan. O’sha bir dona spermatozoid
Qur’onda sulaala deb atalmoqda. Yana bilamizki, ayol kishidagi o’n minglab
tuxum hujayralardan atigi bittasi urug’lanadi. O’n minglab tuxum hujayralar
ichidagi o’sha bir donasi ham Qur’onda sulaala deb ataladi. Bu ham chiqariluvchi
suyuqlikning yaxshi qismi degan ma’noda kelmoqda. Bu yerdagi suyuqlik
erkakda ham ayolda ham mavjud bo’lgan, gametalardan iborat germinal
suyuqliklarga taalluqlidir. Tuxum hujayra ham, urug’ hujayra ham urug’lanish
jarayonida o’z o’rinlaridan ohista chiqariladi.

NUTFATUN AMSHAAJ –ARALASH SUYUQLIK

“Albatta, Biz insonni aralash nutfadan yaratdik.” (Qur’on 76:2)

   Nutfatun amshaaj so’zi o’zbekchada aralash suyuqlik degan ma’noni bildiradi.
Ba’zi mufassirlarga ko’ra, aralash suyuqlikdan nazarda tutilgan narsa erkak va
ayolning suyuqliklaridir. Erkak va ayol gametalari aralashgach zigota deb
ataladi, zigota ham nutfa hisoblanadi. Aralash suyuqlik deganda, turli sekretsiya
bezlari sekretlaridan tashkil topgan –sperma suyuqligini ham tushunish mumkin.

   Shuning uchun ham, aralash suyuqliklarning lahzalik miqdori hisoblangan
 nutfatun amshaaj erkak va ayol gametalari (jinsiy hujayralari) hamda ular
atrofidagi suyuqliklar qorishmasidan iboratdir.

JINSNING BELGILANISHI

    Homilaning jinsi qanday bo’lishi ayolning tuxum hujayrasi emas, balki
erkakning urug’i –spermaning tabiatiga bog’liq. Bola, hoh qiz bo’lsin, hoh o’g’il
bo’lsin, jinsi qanday bo’lishi 23-xromosomalar XX yoki XY bo’lishiga mos
ravishda bog’liq.



    Umuman olganda, urug’lanish paytidayoq embrionning jinsi belgilanib bo’ladi,
qaysi jinsda bo’lishi esa, tuxum hujayrani urug’lantiruvchi spermaning jinsiy
xromosomasi turiga bog’liq. Agar bu “X” sperma bo’lsa, homila qiz bo’ladi, agar
“Y” sperma bo’lsa, homila o’g’il bola bo’ladi.

“Albatta, ikki juftni; erkak va ayolni yaratgan ham O’zi. Nutfadan, oqib
tushganda.” (Qur’on 53:45-46)

   Nutfa so’zi suyuqlikning bir lahzalik miqdori degan ma’noni bildirsa, tumnaa
so’zi oqib chiqmoq –eyakulyatsiya bo’lmoq yoki ekmoq ma’nosini bildiradi.

   Shuning uchun ham nutfa, asosan, sperma ma’nosini bildiradi, chunki, sperma
oqib chiqadi.

   Qur’onda aytiladi:

“U maniydan oqqan nutfa bo’lmaganmidi? So’ng alaqa bo’ldi. Bas bеkamu-ko’st
etib yaratdi. Bas undan juftni-erkak va ayolni yaratdi.” (Qur’on 75:37-39)

   Bu yerda ham, homilaning qaysi jinsda bo’lishi erkakning spermasidan
chiquvchi tomchi suv (nutfatun min maniyyin) ga bog’liqligi yana bir bor
ta’kidlanmoqda.

   Ba’zi bir qaynonalar, odatda o’qil nevaralar ko’rgisi keladi, va agar bola o’g’il
bo’lmasa, kelinlarini ayblashadi. Qaniydi, homilaning jinsini belgilovchi omil
ayollarning tuxum hujayralari emas, balki erkaklarning urug’ hujayrasi ekanini
ular ham bilishsa! Shunda birontasini ayblash kerak bo’lsa, avvalo o’z o’g’illarini
ayblagan bo’lardilar, zero Qur’on ham Ilm ham bolaning jinsi qanday bo’lishiga
erkakning maniysi javobgar ekanini ko’rsatmoqda.

HOMILANING UCH QAVAT ZULMAT PARDASI ILA TO’SILGANI

“U sizni onalaringiz qornida uch zulmat ichida, bir yaratishdan kеyin yana
boshqa yaratishga o’tkazib, asta yaratadir.” (Qur’on 39:6)

   Professor Keit Muurga ko’ra, Qur’ondagi ushbu uch qavat parda quyidagilardir:

(i)   Onaning qorin pardasi

(ii)   Bachadon pardasi

(iii)   Omnioxorionik membrana

HOMILANING RIVOJLANISH BOSQICHLARI



“Qasamki, batahqiq, insonni loy sulolasidan yaratdik. So’ngra uni mustahkam
qarorgohda nutfa qildik. So’ngra nutfadan alaqa yaratdik, alaqadan chaynalgan
go’sht yaratdik, chaynalgan parcha go’shtdan suyak yaratdik, bas, suyakka
go’sht qopladik, so’ngra uni boshqa bir jonzot etib paydo qildik. Bas,
yaratguvchilarning eng yaxshisi Alloh barakotli va buyukdir.” (Qur’on 23:12-14)

   Yuqoridagi oyatda Alloh insonning bir tomchi suvdan yaratilib, mustahkam
qarorgoh (qaraarin makiyn) ga joylashtirilganini ta’kidlamoqda. Bachadon orqa
tarafdan umurtqa suyaklari bilan mustahkam himoyalangan, umurtqani esa orqa
mushaklar tutib turadi. Shu bilan birga, embrion amniotik suyuqligi bo’lgan
embrion haltasi bilan ham o’ralgan, himoyalangan. Xullas, embrionning
yaxshigina himoyalangan boshpanasi bor.

   Ushbu bir tomchi suv keyinroq alaqaga, ya’ni yopiship oladigan narsaga
o’zgaradi. Bu zulukka o’xshash narsaga ham ishlatiladi. Har ikki ma’noning ham
to’g’ri ekani ilmiy jihatdan asoslangan, zero dastlabki bosqichlarda embrion
bachadon devoriga yopishib, chirmashib oladi hamda zuluksimon ko’rinishga
ega bo’ladi. Uning fe’li ham qon so’ruvchi zulukka o’xshaydi, o’ziga kerakli qon
ta’minotini yo’ldosh orqali onasidan oladi.

   Alaqa so’zining uchinchi ma’nosi qotgan qon, laxta qon degan ma’noni
bildiradi. Alaqa bu bosqichda, ya’ni homilaning 3-4 haftalarida qon tomirlari
yopilishi natijasida qon qotib qoladi. Shunday qilib embrion zuluksimon shaklga
o’tish bilan birga, qotgan qonga ham o’xshab qoladi. Qur’onda keltirib qo’yilgan
tayyor ilmni ko’ring-u, quyida keltiriladigan, insoniyatning qiyinchiliklar bilan
erishgan ilmiy xulosalarini ko’ring:

   1677 yilda Hamm va Livenhoik ismli olimlar birinchi bo’lib, insonning sperma
hujayrasi –spermatazoani mikroskop ostida kuzatishga muvaffaq bo’lishdi. Ular
sperma hujayrasi insonning kichraytirilgan shakliga o’xshagan narsa bo’lib, keyin
u yangi tug’ilgan chaqaloq ko’rinishiga kelgunicha bachadonda katta bo’lib
boradi, deb hisoblanardi. Bunga perforatsiya nazariyasi nomi berilgan edi.
Keyinchalik, tuxum hujayrasi urug’ hujayrasi (sperma) dan kattaroq ekani
ma’lum bo’ldi va De Graf kabi bir qator olimlar embrion kichraytirilgan
ko’rinishda tuxum hujayrada mavjud bo’lgan va undan shakllangan, degan fikrda
bo’lishgan. Vaqt o’tishi bilan, 18-asrga kelib, Mopertyu ota-ona merosxo’ri
nazariyasini ilgari surdi.

   Alaqa keyinchalik mudg’a holiga o’tadi, bu so’z “chaynalgan narsa (tishlangani
ko’rinib turgan)” hamda og’izga sig’adigan saqich kabi kichik va yopishqoq
narsa, degan ma’nolarni bildiradi. Ushbu ta’riflarning har ikkisi ham ilmiy



jihatdan to’g’ri. Professor Keit Muur gips moddasidan kerakli o’lchamda bir
bo’lak olib, embrionning dastlabki bosqichdagi ko’rinishi holiga keltirgach, undan
mudg’a hosil qilish uchun tishlari orasiga qo’yib chaynab ko’radi. So’ng buni
embrionning dastlabki bosqichlardagi fotosuratlari bilan solishtirib ko’radi.
Undagi tish izlari, keyinchalik umurtqa pog’onasi shakllanishida asos bo’ladigan
“somit” (сомит) ga o’xsharkan.

   Ushbu mudg’a keyinchalik suyaklarga (izaam) aylanadi. Bu suyaklarga esa,
go’sht yoki mushaklar (lahm) qoplanadi. Keyin Alloh uni boshqa jonzot etib
yaratadi.

   AQShdagi yetakchi olimlardan hisoblangan, Tomas Jefferson Universiteti
qoshidagi Deniel Instituti direktori hamda Anatomiya Bo’limi rahbari Professor
Marshall Jonsondan Qur’ondagi embriologiyaga oid oyatlar haqidagi fikri
so’ralgan edi. U avvalo, Qur’ondag embriologiya haqidagi bu oyatlar tasodif
bo’lishi mumkin emasligini ta’kidlaydi. Balkim Muhammad (sav) ning kuchli
mikroskopi bo’lgandir. Qur’on 1400 yil ilgari nozil bo’lgani va mikroskoplar
Payg’ambar Muhammad (sav) davrlaridan bir necha asrlar o’tib paydo bo’lgani
eslatilganida, Professor Jonson tabassum qilgan holda, birinchi yasalgan
mikroskoplar narsalarni atigi 10 marta kattalashtira olgani bu esa tiniq ko’rinish
bera olmasligini tan oladi.

   Keyinroq u aytadi: “Menimcha, Muhammad (sav) o’qigan Qur’on Ilohiy ekani
haqidagi tushunchaning hech qanday g’alati joyi yo’q”

   Doktor Keit Muurga ko’ra, embrionning rivojlanish bosqichlari borasidagi
zamonaviy ilm belgilagan klassifikatsiya o’zlashtirish va tushunib ketish uchun
oson emas, chunki unda bosqichlar raqamli ko’rinishda, ya’ni 1-bosqich, 2-
bosqich,  vahokazo. Boshqa tarafdan, Qur’ondagi taqsimotlar esa embrionning
rivojlanish jarayonida kuzatiladigan, bir-biridan farqli hamda ajratib olish oson
bo’lgan har xil shakllarga asoslanadi. Bular homiladorlikdagi turli bosqichlarga
asoslangan bo’lib, bizga bu borada to’liq va amaliy ahamiyatga ega bo’lgan ilmiy
ma’lumotlarni beradi.

   Insonning rivojlanishidagi embriologik bosqichlar quyidagi oyatda ham
tasvirlangan:

“U maniydan oqqan nutfa bo’lmaganmidi? So’ng alaqa bo’ldi. Bas bеkamu-ko’st
etib yaratdi. Bas undan juftni-erkak va ayolni yaratdi.” (Qur’on 75:37-39)

“U sеni to’la-to’kis va mo’tadil qilib yaratgan zotdir. O’zi xohlagan suratda sеni
tarkib qildi.” (Qur’on 82:7-8)



BITGAN-BITMAGAN EMBRION

   Mudg’a bosqichida, agar embrionni kesib, ichki organlari yorib ko’rilsa,
ularning ko’p qismi shakllanib ulgurganini va ba’zilari hali to’la shakllanmaganini
ko’rish mumkin.

   Professor Jonsonga ko’ra, agar biz embrionni bitgan jonzot deb tasvirlamoqchi
bo’lsak, shakllanib ulgurgan a’zolarinigina nazarda tutgan bo’lamiz. Agarda uni
to’la shakllanib ulgurmagan jonzot deb atamoqchi bo’lsak, uning hali bitmagan
a’zolarini nazarda tutgan bo’lamiz. Bu qanaqasi, u butun jonzotmi yoki chala?
Embriogenez (embrion rivojlanish jarayni) ning ushbu bosqichini ta’riflash uchun
Qur’oniy ifodadan munosibrog’i yo’qdir, bu narsa “bitgan-bitmagan” deb
quyidagi oyatda tasvirlangan:

“Ey odamlar! Agar qayta tirilish haqida shubha qiladigan bo’lsangiz, bas, Biz
sizga bayon qilishimiz uchun sizlarni tuproqdan, so’ngra nutfadan, so’ngra
alaqadan, so’ngra bitgan-bitmagan bir chaynam go’shtdan yaratdik.” (Qur'on
22:5)

    Bizga ilmiy jihatdan ma’lumki, rivojlanishning ushbu erta bosqichida ba’zi
hujayralar o’z shakliga kirib bo’lgan bo’lsa, ba’zilariga hali biroz vaqt  kerak
–ba’zi organlar shakllanib ulgurgan ba’zilari hali bitmagan bo’ladi.

ESHITISH VA KO’RISH QOBILIYATI

    Inson embrionining rivojlanish jarayonida birinchi shakllanadigan qobiliyati
–bu eshitishdir. Homila 24 haftalik bo’lganidan so’ng eshita boshlaydi. Undan
keyin ko’rish qobiliyati shakllanadi, 28 haftalik homilada ko’z to’rpardasi
yorug’likka ta’sirlana boshlaydi.

Qur’on buni quyidagicha ifodalaydi:

“U sizlarga quloq, ko’zlar va dillar paydo qildi.” (Qur’on 32:9)

“Albatta, Biz insonni aralash nutfadan yaratdik. Sinash uchun, bas, uni
eshitadigan, ko’radigan qildik.” (Qur’on 76:2)

“U zot sizga quloqni, ko’zlaru qalblarni paydo qilgan zot. Naqadar oz shukr
qilursiz!” (Qur’on 23:78)

   Yuqoridagi oyatlarning barchasida eshitish ko’rishdan oldin kelmoqda.
Shunday qilib, Qur’oniy ta’riflar zamonamiz embriologik kashfiyotlari bilan
shomil suratda mos kelmoqda.



12.   UMUMIY ILM
BARMOQ IZLARI

“(Kofir) Inson Bizni, uning suyaklarini jamlay olmas, dеb o’ylarmi? Ha, Biz uning
barmoq uchlarini ham asl holiga kеltirishga qodirmiz.” (Qur’on 75:3)

   Iymon keltirmagan kishilarning da’vo qilishlaricha, vafot etgan kishilarning
suyaklari yemirilib tuproqqa qorishib ketgan bir holda, qanday qilib qayta
tiriladilar-u, qiyomat kunida qanday qilib har biri kishini tanib olish mumkin
bo’ladi? Barcha narsaga qodir Alloh bunga javoban, nafaqat suyaklarimizni
yig’ishga qodir ekanini, balki barmoqlarimiz uchlarigacha qayta tiklashga ham
qudrati yetishini bildirmoqda.

    Kishining shaxsiyatini aniqlash borasida gapirar ekan, Qur’on nega aynan
barmoq uchlari haqida to’xtalmoqda? 1880 yilda, Ser Fransis Golt olib borgan
tadqiqotdan so’ng, barmoq izlaridan foydalanish kishilar shaxsini tasdiqlovchi
ilmiy usulga aylandi. Bir kishining barmoq izlari dunyodagi boshqa hech kimniki
bilan aynan bir xil bo’lmas ekan, hattoki egizaklarda ham. Shuning uchun ham
butun dunyoda, politsiya jinoyatchilarni aniqlash borasida barmoq izlaridan
foydalanadi.

   Bir ming to’rt yuz yil ilgari, har bir kishining barmoq izlari betakror ekanini kim
bilgan bo’lishi mumkin? Javob aniq, buni  biron kimsa bilgan bo’lishi mumkin
emas, magar Yaratuvchining o’zi!

TERIDAGI OG’RIQNI SEZISH RESEPTORLARI 

   Og’riq va his qilish sezgilari faqatgina miyaga bog’liq deb hisoblab kelinar edi.
So’nggi kashfiyotlar esa, terida ham og’riq reseptorlari bor ekanini
tasdiqlamoqdaki, kishi ularsiz og’riqni sezmas ekan.

   Shifokor kuyishdan jabrlangan bemorni tekshirayotganida, kuyish darajasini
aniqlash uchun ignasimon narsani sanchib ko’radi. Agar bemor og’riqni sezsa,
shifokor hursand, chunki bu narsa kuyish terining yuza qismida ekanini va og’riq
reseptorlari hali zararlanmaganini ko’rsatadi. Mabodo bemor hech qanday
og’riqni sezmasa, bu kuyish terining ichiga ham o’tganini va undagi og’riq
reseptorlari o’lganini bildiradi.

   Quyidagi oyatda Qur’on terida og’riq reseptorlari borligini ochiq-oydin
ko’rstadi:



“Oyatlarimizga kufr kеltirganlarni, albatta, do’zaxga kiritamiz. Qachonki, tеrilari
yetib pishganda, azobni tortishlari uchun boshqa tеri almashtiramiz. Albatta,
Alloh aziz va hakim zotdir.” (Qur’on 4:56)

   Tailanddagi Chiang Mai Universiteti Anatomiya Bo’limi Rahbari Professor
Tagatat Tejasen og’riq reseptorlarini o’rganishga uzoq vaqt sarf etdi. Qur’onda
bu ilmiy fakt bundan 1400 yil ilgari aytib qo’yilganiga dastlab ishona olmadi.
Keyinroq, u Qur’ondagi ushbu oyatning tarjimasi bilan tanishgach, undagi ilmiy
daqiqlikni ko’rib juda tasirlandi. Saudiya Arabistonining Riyod shahrida Qur’on va
Sunnatdagi Ilmiy Mo’jizalar mavzusida bo’lib o’tgan 8-Tibbiyot Anjumanida u
quyidagini faxr bilan e’lon qildi:

“Allohdan o’zga Iloh yo’q va Muhammad (sav) Uning Payg’ambaridir."

13.   XULOSA

    Qur’onda kelgan ilmiy faktlarni tasodifga yo’yish sog’lom aqlga to’g’ri
kelmaydi, va haqiqiy ilmiy yondashuvga zid bo’ladi.

Batahqiq, Qur’ondagi ilmiy daqiqlikni Qur’onning o’zi baralla e’lon qilib qo’ygan:

“Biz ularga ham ufqlardagi, ham o’z nafslaridagi oyat-bеlgilarimizni ko’rsatamiz.
Toki ularga Uning haqligi ravshan bo’lsin. Sеning Robbing har bir narsaga shohid
ekanligi kifoya qilmasmidi?!” (Qur’on 41:53)

   Qur’on quyidagi oyatda, barcha insonlarni koinotning yaratilishi haqida bir
tafakkur qilib ko’rishga chorlaydi:

“Albatta, osmonlaru yerning yaratilishida va kеcha-kunduzning almashinishida
aql egalari uchun bеlgilar bor.” (Qur'on 3:190)

   Qur’ondagi ilmiy dalillar uning Ilohiy ekanini tasdiqlamoqda. O’n to’rt asr ilgari,
bu darajada salmoqli ilmiy dalillarni o’zida mujassam qilgan mana shunday bir
kitobni yozishga hech bir odam bolasi qodir bo’lmagan.

   Shularnining barchasini hisobga olib bo’lsada aytamiz, Qur’on ilmga
bag’ishlangan emas, balki oyatlar –belgilar, ishoralar, mo’jizalar, alomatlar
kitobidir. Ushbu oyatlar insonni yerdagi hayotidan maqsadni anglashga va tabiat
bilan uyg’unlikda yashashga chorlaydi. Qur’on, haqiqatda ham, butun
olamlarning Yaratguvchisi va Robbisi –Allohdan kelgan Ilohiy ko’rsatmalar
majmuidir. U barcha payg’ambarlar, Odam, Muso, Iso va Muhammad
(alayhimussalom) larning umumiy yo’li, ya’ni Allohning biru bor Iloh ekaniga
asoslangan ta’limotni olib kelgan.



   “Qur’on va zamonaviy ilm” mavzusida qancha-qancha jildlab kitoblar yozib
bo’lingan, yozilmoqda va tadqiqotlar olib ham borilmoqda. Alloh nasib etsa,
ushbu urinishimiz kishilarni barcha narsaga qodir bo’lgan Allohning so’ziga
yanada yaqinlashtirar degan umiddamiz. Ushbu kitobchada Qur’onda kelgan
ilmga oid xabarlarning ozgina qismigagina to’xtalib o’tdim, xalos. Mavzuni to’la-
to’kis yoritib berdim deb ayta qila olmayman.

    Professor Tejasen Qur’ondagi birgina oyat –mo’jizadan ta’sirlanib Islomni
qabul qildi. Ba’zilar o’nta mo’jiza talab qilishlari ba’zilar esa, Qur’onning haqiqiy
Ilohiy ta’limot ekanini tan olish uchun yuzlab oyat –mo’jizalarni talab qilishlari
mumkin. Kimlardir ming-minglab mo’jizalar keltirilsa ham Haqiqatni tan olishni
istamaydilar. Qur’on bunday johillarni quyidagicha tasvirlaydi:

“Ular kar, soqov, ko’rdirlar. Bas, ular qaytmaslar.” (Qur’on 2:18)

   Qur’onda shaxs uchun ham jamiyat uchun ham hayot tarzi borasida shomil
ko’rsatmalar mavjud. Allohga hamdlar bo’lsinki, Qur’oniy ta’limot kishilar ixtiro
qilgan har qanaqangi “izm” lardan xolidir, ulardan oliydir. Yaratuvchining O’zi
ko’rsatib bergan to’g’ri yo’ldan afzalrog’ini kim ham ko’rsata olardi?

   Ushbu kamtarona ishimizni Alloh dargohida qabul qilishini so’rayman hamda
O’zining marhamati va hidoyatini bizlarga nasib etishini so’rayman, omin.  

smartboy_uz


